

# Ray Kook on the Parshas Mishpatim: Permission for the Doctor to Heal

Amongst the various laws in Mishpatim — nearly all of societal or interpersonal nature — the Torah outlines the laws of compensation for physical damages. When one person strikes another, he must compensate the damage with a financial payment covering five components. He must pay for permanent loss of income due to the injury, embarrassment and pain incurred, loss of work while the victim was healing, and all medical expenses.

This last component, that he "provide for his complete healing" [Ex. 21:19], is of particular interest. The root-word "to heal" appears 67 times in the Torah; yet it refers almost exclusively to God as the Healer. Only here, as an aside to the principle topic of damages, is it clear that we are expected to take active measures to heal ourselves, and not just leave the healing process up to nature.

This detail did not escape the keen eyes of the Sages. "From here we see that the Torah gave permission to the doctor to heal." [Berachot 60]

Yet, we need to understand: why does the Torah need to explicitly give such permission to doctors? If anything, we should expect such activity to be highly commended, for saving lives and easing pain!

### Our Limited Medical Knowledge

The human being, Rav Kook writes, is an organic creature. The many functions of the human body and soul are intertwined and interdependent. What person can claim that he thoroughly understands all of these functions and their interrelationships, and how they interact with the outside world? There always exists the possibility that when treating a medical problem in one area of the body, one may harm another area. Sometimes the side-effects are relatively mild and acceptable. And sometimes catastrophic effects may be the unexpected result of treatment for a not particularly serious problem (the tragic example of thalidomide used to treat 'morning sickness' comes to mind).

One could thus conclude that there may be all sorts of hidden side- effects, unknown to the doctor, far worse than the malady we are seeking to cure. Therefore, it would be best to leave the body to its own natural powers of recuperation.

# We Rely on the Evidence at Hand

The Torah, however, rejected this opinion. For such an outlook could easily be expanded to encompass all aspects of life. Any effort on our part to improve our lives, to progress technologically, to advance scientifically, could be rejected on the same grounds that we have no firm knowledge of all the implications of such change. But the Sages taught, "The judge makes his decision based on that which his eyes see." [Baba Batra 131a] If the judge or doctor or engineer is a competent professional, we rely on his expertise and grasp of all available knowledge to make the best decision possible. We do not allow concerns of unknown effects to hinder efforts towards improving our lot.

"The progress of human knowledge, and all of the results of man's inventions—it is all the work of God. These advances make their appearance in the world according to mankind's needs, in their time and generation."

#### Shemos Exodus 21:19

# אם יקום והתהלך בזזוץ על משענתו ונקה המכה רק שבתו יתן ורפא ירפא

19. if he gets up and walks about outside on his support, the assailant shall be cleared; he shall give only [payment] for his [enforced] idleness, and he shall provide for his cure.

# Divrey Hayamim II Chronicles II 16:12

12. And Asa suffered from a foot ailment in the thirty-ninth year of his reign until his ailment spread upward, and also in his illness, he did not seek the Lord, but the physicians.

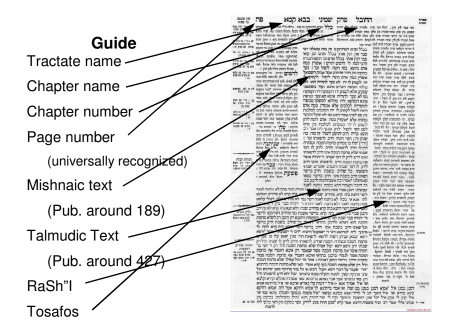
## Talmud, Brachos 60a

גברי בחד אבריה אמר היינו דר' אהא דאמר רב אהא [4] הגכנס להקיו דם אומר יהי רצון מלפניך יי^ אלהי שיהא עסק זה לי לרפואה ותרפאני [4] כי אל רופא נאמן אתה ורפואתך אמת לפי שאין דרכן של נבני אדם לרפאת אלא שנהגו אמר אביי לא לימא אינש הכי "דתני דבי רבי ישמעאל, מוני אדם לרפאת אלא שנהגו אמר אביי לא לימא אינש הכי "דתני דבי רבי ישמעאל, פורפא יופא שניתנה רשות לרופא לרפאות כי קאי מאי אומר אמר רב אהא ברוך וופא דעם [4]

#### RaSh"I on the above

לשלום: שאין דרכן של בני אדם וכו'י כלומר לא היה להם לעסוק ברפואות אלא לבקש רחמים:

Rav Acha says "one who goes to have blood drawn should pray '...' for it is not the way of man to heal <Rashi: he should not have envolved himself in medicines, rather asked [G-d] for mercy>" Abaya contends "people should not say that as we learned from Rabbi Yismael [who quotes the verse] 'Verape Yerape' [and learns] from here that Permission is granted for a doctor to heal



כמו שאמרות: שניתנה רשות לרופא לרפאות. וא"ח והא מרפא לרופא לרפאות. וא"ח והא מרפא לחודה שמעינן ליה וי"ל דה"א ה"מ מכה בידי אדם אבל חולי הבא בידי שמים כשמרפא נראה ככותר גזרת המלך קמ"ל דשרי: עבר על דברי

# Tosafos:

# Many Rabbis 1102—1290

Tosafos (one of the many Rabbis represented by the above term) questions why the torah repeats the term used for healing and replies, that one mention would imply permission to heal man-made afflictions - with regards to "acts of G-d" we would still consider healing a contradiction to the Kings decree. This is refuted by the torah's repetition of the statement: "heal he must heal"

RaSh"I: 1040-1105

Quotes "permission is granted for doctors to heal" and comments: "and we don't say that G-d wounds And he (the doctor) heals נתנה רשות לרופאים לרפאות. ולא אחרינן רחמנא מחי ואיהו מסי:

# RaMBa"M—Maimonides 1135—1204

Compares healing from an illness to eating and thereby 'healing' oneself from the 'ailment' of hunger

ששה דברים עשה חזקידו המלך על שלשה כו' (דף נו פיא): ואת ההלכה היא תוספתא אכל האיתי לפרשה לפי שים כה תועלת. ספר רפואות היה ספר שהים ענינו להתרפאות בדברים שלא החילה תורה להתרפאות בהן כמו הדברים שחשנו בעלי בצרות והוא כי יש אנשים חבמים בחכמת הכולבים ועל פיהם יעשו צורה לעתים ידועים וישילו או יזיקן לדכרים ידושים חז הטרה נקראת גלשון יון סלסים ואומר כי הצורה שהיא נפשית כזו התכונה היא שובה לחולי פטני וכיולא בו מן הדברים המששים ומחבר זה הספר לא חברו אלא של דרך החכמה בסבע המליאות לא של דרך שיששה אדם פשלה ממה שנכתב באותו הספר וזה מותר . ועוד יתכאר לך כי יש דנרים שמנע השם לעשותם והם מותרים ללמדם ולהבינם כי השם יחברך אמר לא חלמד לעשות ולמדעו בקבלה (סנהדרין דף סח) אבל אחה למד להבין ולהורות - וכאשר השחיתו בני אדם דרכם והיו מתרפאין באותן הדברים הסירן ונגון. ואולי שהיה ספר והיה עם רפואה לסם המות והיה אומר כם המות פלוני מרקחין אותו כך ומשקין אותו כך ויארע ממנו מן המקרים כך וכך ורפואהו כדבר פלוני וכשיהיה רואה הרופא אותן המקרום היה יודע כי אותו הכם ישיוחו והיה נותן לו אותה הרפואה להיות כעד הכם ולהציל ממות וכאשר השחיתו בני אדם דרכם והיו ממיתים באותם הסמים הסיר הספרים ונגון ואני הרביתי לך לברי בזה השנין לפי ששמעתי וכן פרשו לי הענין כי שלמה חבר ספר רפואות כשיהלה שום אדם או יקרנו שום חולי מן החולים היה מתכוין לאותו הספר והיה שובה כמים בספר והיה מתרפא וכאשר ראה חזקיה כי בני אדם לא היו סומכין של הש"י בסיר אותו ונמו - ואתה שמע הפסד זה המאמר ומה שים בו מן השניונות ואיך יחסו להזקיהו מן האולה מה שאין ראוי ליחם כמותו לרשושי ההמון וכמו כן לסישהו שהודו לו ולפי דשתם סקו והמשובש האדם כשירעב ויוך אל הלחם ויאכל ממט כלי ספק שיבריא מאותו חולי החוק חולי הרשב איכ כבר נואש ולא ישען באלהיו נאחר להם הוי השישים כאשר נודה לשם בעת האכילה שהמניא לי מה שישביע אותי ויסיר רעבחנותי ואחיה ואתקיים פן אידה לי שהחליא לי רפיאה ירפא חליי כשאחרפא ממט ולא סייתי לריך לסקשית על זה סענין סגרוע לולא שסים מסורסם ועוד יתבאר כי מותר לעבר השנה בכל אדר ולעשות אותה השנה שני אדרים ומן סעררים אולט אדר הסמשך לניסן לשלם הסר כיון שנסתך על החשטן ואם הם שני אדרים יכיה הראשון שלשים יום וכא חוקיהו כיום שלשים ושבר את השנה וששה את היידש הכככם אדר השני ואינו לא היה מעבר אותה השנה היה יום שלשים של אדר יום ראשון של ניסן כחשר בארע וושא עבר אח השנה ביום שהיה ראיי להיוח ראשון של ניסן חה איש מוחרי כי העיקר אולנו אין מעברין את השנה בשלשים של אדר הואיל וראוי לקובעו ניסן והוא לא ראה בזה הדיוק רולה לותר הואיל וראוי לקובעו ניסן :

סקל והמשובש האדם כשירעב וילך אל הלחם ויאכל ממט בלי ספק שיבריא מאותו חולי החזק מולי הרשב איב כבר טאש ולא ישען באלהיו נאמר להם הוי השישים כאשר טדה לשם בעת האכילה שהמניא לי מה שישביע אותי ויסיר רעבחנותי ואחיה ואתקיים כן אידה לי שהמליא לי רשאה ירפא חליי כשאחרפא ממט ולא הייתי לריך להקשות על זה הענין הנרוע לולא שהיה מפורסם ועוד יהבאר כי מותר לעבר השנה בכל אדר ולעשות אותה השנה שני אדרים ומן

רמב"ן

על "ב שר שכבר נתנו ועל כן האנשים הנצים שהנו זה את זהבאבן
דינות על הנסים כאשר אמרת כי לא יחיל אביון מסביך
דינות על הנסים כאשר אמרת כי לא יחיל אביון מסביר האירי
דינות על הנסים כאשר אמרת כי לא יחיל אביון מסביר האירי
מדעתו שכן יהיה אבל ברצות השסדרכי איש אין לו עסק ברפואי'
(יל) ושנם והתולכתי בתוכם, שתתיח הנהגתי בכם סשרספת
כפלך מתולך בקרב מתנו מספיק להם כל צרכם והו דרך דברי
בפאן שכר קיום הנפשיו בעולם הנשטות ובעולם הנא אחרי החיות
המתיח כי קיוםן מדיני בדרך היצירה כפי שפירשתי בכריותה
המתיח כי קיוםן מדיני בדרך היצירה כפי שפירשתי בכריותה
יצירהם אבל על דרך האמת הברטת האלה עדר הם ברטת שסים
ומעוני כו שחיש בידי בניים בי שפירשתי בכריותה
בעל יוני כבו שפירשתי ובתיח שלום בעל יוני שכינו בתוכם רמו לפדה שקראו רבותינו שכינו וכן
והתהלכתי בתוככם רמו למדה שקראו רבותינו שכינו וכן
ניכר שכינה בתרתינים היותה ותנה הודכר כאן גן עון תועלם
הצא ליודעיו ואלה הברכית בתשלומיהן לא תחיינה רק בחיות כל
יכר שכינה בתרתינים היותה ותנה הודכר כאן גן עון תועלם
בתורה ברכות שלפות כאלה שהם דברי הבריו והתנאיס שבי בחיות בל
הבתורה ברכות לפות כאלה שהם דברי הבריו ותותנאים שהים בתורה בלכ"ה ובינינו . ודע כי לא השינו ישראל פעולם לברכות האלה
בשלכותן לא הרביםולא היותיים מהם שלא עלתוז מוכח בלך כפו
העל כן המצא לרבותינו שיולירו בפסוקים האלה ליתיד המהיה מיכר שהיר הבירות ליות מישרא לבותינו שיולירו בפסוקים האלה ליתיד הכביה
ועל כן המצא לרבותינו שיולירו בפסוקים האלה ליתיד הכביה
כלמד שתינוק מישראל עתיר לתיות מישים חברי שתיד הכביה

בחיות ישראל שלמים ותם רבים לא יתנתג ענינם במבע כלל לא בנופם ולא בארצם לא בכללם ולא ביחיד מרם כי יברך חשם לחמם וסים ויסיר מחלח מקרבם עד שלא יצמרכו לרופא ולא לחשתמר בדרך מדרכי תרפואת כלל כמו שאפר כי אני ה' רופאך זכן היו הצריקים עושים בוסן תנבואה גם כי יקרם עון שיחלו לא ידרשוברופאים רק בנביאים כאשר תיה ענין אסא וחוקיתי בחלותי ואמר הכרוב גם בחליו לא דרש את ח' כי אם ברופאים ואלו תית דבר הרופאים נהנו בהם מת מעם שיוכיר הרופאים אין האשם רק בעבור שלא דרש חשם אבל הוא כאשר יאמר אדם לא אוכל מצה בתג תמצות כי אם חסץ אכל הדורש השם בנביא לא ידרוש ברושאים ומת חלק לרופאים בבית עושי רצון חשם אחר שהבמיח וברך את לחסך ואת מיסיך והסירותי מחלה מקרבר והרופאים אין מעשיהם רק על המאבל והמשקה להוהיר מסנו ולצוות עליו וכך אמרו כל עשרין והרתין שנין דמלך רבר בר רב יוסף אמי אופנא לביתיה לא כרא והמשל להם תרעא דלא פתיח [לפצותא פתיח] לאפיא וחוא מאמרם שאין דרכה של בני אדם ברפיאות אלא שנהגו שאלו לא חיה דרכם ברפואות יחלה האדם כפי אשר ידצת עליו עונש חסאו ויתרפא ברצון ה' אכל הם נהנו ברפואות וחשם רעיתם לסקרה השבעים וזו היא כוונתם כאכרם ורפא ירפא מכאן שנתנה רשות לרופא לרפאות לא אמרו שנתנה רשות לחלת להתרפאות אלא כיון שחלה החולה ובא להתרפאות כי נדע ברפואות ודוא לא היה מעדת השמושחלקם בחיים אין לרופא לאסור עצמו ברפואתו לא מפני חשש שמא ימות בידו אחרי שהוא בקי בסלאכה ההיא ולא בעבור שיאטר כי השם לבדו הוא רופא

RaMBa"N—Nachmonides 1194?—1270?

Permits healing only for external ailment compared to the matter at hand

For a Letter from the Lubavitcher Rebbe discussing the above see: http://www.chabadmed.com/library/article.asp?AID=112888

#### The Role of the Doctor6

Regarding the verse7 "and healing shall he heal," our Sages state8: "From here we see that permission was given to doctors to heal."

There are other views that state that since G-d is the one who made the person ill, the only proper response is to return to G-d and ask for His mercy, rather than attempting to correct the physical ailments — a tactic that would seem to be fighting against G-d's will. It is in order to clearly negate this view that the Torah rules: Doctors have G-d's permission to heal.

There are, however, various opinions regarding how far this permission extends:

The Ramban feels9 that doctors may not attempt to heal internal ailments. In his opinion, the only medical intervention that is permitted is for external wounds or afflictions, i.e. injuries that are similar to those being discussed in the verse at hand. Rabbi Avraham Ibn-Ezra, too, writes10 that doctors may only tackle external wounds. "Any internal ailment or wound, however, is in G-d's hands to be healed, as the verse states11: "For He hurts and also heals." Similarly, Assa King of Yehudah was rebuked12, "For even in his illness he did not seek G-d, but only doctors." Obviously, his turning to doctors was considered a sin.

The Ramban also cites as proof for his view the fact that King Chizkiyahu "hid the book of cures, and the Sages agreed with his actions."13 This demonstrates that we should limit our involvement with doctors and cures, in the words of our Sages, "And what room is there for doctors in the home of one who serves G-d?"

On the other hand, the Rambam rules14 that doctors are permitted to intervene even concerning internal ailments. In his view, the book of cures that Chizkiyahu hid was one that described the forms of various constellations and stars for the sake of astrological healing. This could easily have led the people to get involved in idol worship, etc. Medicinal and natural cures, on the other hand, are completely permitted. If a person is hungry and eats bread to satisfy his hunger, is that acting against his faith in G-d who made him hungry?! On the contrary! It will cause him to thank G-d who provided him with food. The same is true for medicine: He will thank G-d for providing him with the means to be healed. The problem with King Assa's having turned to the doctors was either that he ignored G-d altogether and relied only on medical help, or that the doctors relied on astrological cures.

The founder of Chabad Chassidut, Rabbi Shneur Zalman of Liadi, offers the following resolution of the conflicting opinions:

In the Temple era, the Jewish people lived on a much higher spiritual plane. At that time, a Jew's body received its sustenance directly as a result of his spiritual connection via his G-dly soul. Therefore, there was a direct correlation between the 248 positive commandments of the Torah, and the physical health and well-being of the 248 limbs of the body, as well as between the 365 negative commandments and the physical well-being of the 365 sinews in the human body. During that period, one could clearly see the fulfillment of the verse's promise15: "If you hearken to the voice of the L\_rd your G-d and do that which is correct in His eyes, then all of the illnesses that I placed upon the Egyptians I will not place upon you, for I am the L-rd, your Healer" and "you shall serve the L-rd, your G-d, and I will remove illness from within you.16"

During that period, if someone was not fulfilling G-d's commandments properly, natural cures would not help, since his physical limbs were dependent solely upon his spiritual ones. Assa is criticized for turning to doctors rather than to G-d, i.e. rather than concentrating on correcting his spiritual health. Similarly, Chizkiyahu hid the book of cures, since in his times it was superfluous.

Once the Temple was destroyed, the exile began. Through our actions, not only were we exiled from our land, but the Divine Presence was "exiled" as well. We no longer receive the Divine energy that gives us life directly from its true spiritual source, but rather through a "lower" level, one similar to the source of sustenance of the animal and vegetable kingdoms. Today, even if a Jew has not attained spiritual health, his physical body can be sustained much as an animal's is, and he can be fully healthy and strong even if his spiritual limbs are desperately lacking. Nowadays, therefore, natural medicine can help us17, and we are enjoined to utilize it.

- 7. Shemot, 21:19.
- 8. Berachot, 60a.
- 9. Commentary to Vayikra, 26:11. Cf. Taz on Yoreh Deah 366, and sources cited in Torah Sheleima, Mishpatim 376.
- 10. His commentary, ibid.
- 11. Iyov, 5:19.
- 12. Divrei Hayamim II, 16:12.
- 13. Pesachim, 56a.
- 14. His commentary to Mishna, Pesachim, ibid. cf. Tosafos Yom Tov ad loc.
- 15. Shemot, 15:26.
- 16. Shemot, 23:25.
- 17. Cf. Tanya, Igeret HaTeshuvah, ch. 6. http://www.chabadmed.com/library/archive/LibraryArchive2.asp?AID=7939



# CHABAD OF THE MEDICAL COMMUNITY

CHABAD AT EINSTEIN

718 887-0770

Please join us at

1195 Van Nest Avenue

Or on the web at

Chabadmed.com